« HEUREUX LES PAUVRES DE CCEUR CAR

Halte LE ROYAUME DES CIEUX EST A EUX »

spirituelle ACI
2025-2026

Les Béatitudes chez Matthieu inaugurent le « Sermon sur la montagne » que Jésus a dispensé a
ses disciples au début de son ministere. Un texte qui nous est a la fois familier et que I'on
reconnait aussi comme étonnant, paradoxal et parfois difficile a comprendre. Les valeurs que
Jésus met en avant sont tellement éloignées de l'idée que I'on se fait habituellement du bonheur.
Nous vous proposons pour cette « halte spirituelle » de nous attarder sur la premiére Béatitude,
celle qui, pour beaucoup d’exégétes, « contient en germe » toutes les autres Béatitudes. Nous
essaierons d’en percevoir le sens, de percevoir en quoi elle peut nous concerner, ce qu’elle peut
mobiliser en nous.

Les Péres de 'Eglise parlent des Béatitudes comme d’un « chemin de bonheur ». Un chemin tracé
par les actes et les paroles de Jésus et qu’ll nous invite, du haut de la Montagne - la ou la terre se
rapproche du ciel - a emprunter avec confiance.

Le format gue nous vous proposons pour cette halte spirituelle peut étre adapté en fonction, en
particulier, de la durée de cette halte Il est ainsi possible de réduire le nombre de textes proposés, le
nombre d'éclairages et de notes, le nombre de textes de priere.

IChant de début de rencontre,

J

Heureux, bienheureux. (Chant de la communauté de 'Emmanuel).

https://www.google.com/search?q=chant+heureux+bienheureux&og=chant+heureux+bienheureux
&gs_lcrp=EgZjaHJvbWUQqCggAEAAY4wlY

|1 er temps : pour entrer dans le texte et comprendre les mots\

En grand groupe lire lentement la Béatitude plusieurs fois :
« Heureux les pauvres de cceur car le Royaume des Cieux est a eux »
Prendre un temps en silence pour méditer :

e Qu’est-ce que je ressens a cette lecture ?

e Quel mot m”interpelle : heureux, pauvres, de cceur, Royaume des cieux ?

o Est-ce que jidentifie des axes de réflexion, d’ouverture vers la compréhension de ces
mots ?

En fonction du nombre de participants, se mettre ensuite en petits groupes de 4-5 personnes.

Apres le temps de réflexion personnelle, nous pouvons désormais partager, revenir ainsi sur
chaque mot :



Heureux : quelle idée de bonheur est suggérée ?

Pauvreté de cceur : Comment pouvons-nous la définir ? A quelle attitude, situation de vie, a quelle
expérience vécue renvoie cette pauvreté de cceur ? Cela me concerne-t-il ?

Royaume des cieux : Comment en parlerions-nous ? A des enfants par exemple ? Quelle parole
pour nous ? Quelle clarté ? Quelle obscurité ?

Est a eux : Comme un cadeau personnel ?

Mise en commun possible

|2éme temps : temps personnel, pour aller plus Ioin\ E

Reprise du chant d’ouverture ? Heureux, bienheureux.

Temps individuel pour parcourir les versets de la Bible et les textes a méditer proposés, puis les
« notes » et les « éclairages et pistes »

Ce temps individuel pourra nous aider :

- a éclairer la notion de pauvreté spirituelle,

- avoir ou est-ce que je me sens pauvre aujourd’hui, vulnérable, limité, dans le manque ou,
au contraire libéré ?

- aregarder si je cherche a combler les manques par le pouvoir, la possession, la réussite
.... ou par la confiance en Dieu, lui aussi « pauvre de coeur » ?

- a discerner sij'accueille cette pauvreté comme un lieu ou Dieu peut agir ?

- a préparer des intentions de priére...

Des versets de la Bible :

e « Un pauvre a crié, le Seigneur écoute, et de toutes ses angoisses, il le sauve. » Ps 33,7

e « Proche est le Seigneur des cceurs brisés, il sauve les esprits abattus. » Ps 33, 19

e « Tout ce qui t'advient, accepte-le et, dans les vicissitudes de ta pauvre condition, montre-
toi patient. » Si 2,4

e « Je suis au milieu de vous comme celui qui sert ». Lc 22, 27
« Qui veut étre le plus grand, parmi vous se fera le serviteur de tous. » Mat 23, 11
« Que personne ne cherche son propre intérét, mais celui d’autrui.. » 1 Co 10, 24

e « Qu’as-tu que tu n'aies recgu ? Et si tu I'as recgu, pourquoi te glorifier comme si tu ne l'avais
pasregu ? » 1 Co 4,7

e « Quelgu’un veut-il te faire un proces et prendre ta tunique, laisse-lui méme ton manteau.
Te requiert-t-il pour une course d’un mille, faisant deux avec lui. A qui te demande, donne.
A qui veut temprunter, ne tourne pas le dos. » Mt5, 40-42

e « La puissance de Dieu se déploie dans la faiblesse. C’est donc de grand cceur que je me
glorifierai surtout de mes faiblesses, afin que repose sur moi la puissance du Christ....
C’est quand je suis faible que je suis fort ! » 2Co 12, 9-10

e « En vérité, en vérité, je te le dis, quand tu étais jeune, tu mettais toi-méme, ta ceinture, et
tu allais ou tu voulais. Quand tu auras vieilli, tu étendras les mains et un autre te ceindra et
te ménera ou tu ne voudrais pas. » Jn 21, 18

e « J'habite une haute et sainte demeure, mais je suis avec qui est broyé, humilié dans son
esprit, pour ranimer I'esprit des humiliés, pour ranimer le cceur de ceux qu’on a broyés. » Is
57,15

e Jésus dit « Venez a moi, vous tous qui peinez sous le poids du fardeau, et moi, je vous
procurerai le repos. Prenez sur vous mon joug, devenez mes disciples, car je suis doux et
humble de cceur, et vous trouverez le repos pour votre ame. Oui, mon joug est facile a
porter, et mon fardeau, léger. » Mt 11, 28-30



Choix de textes pour méditer

Une parabole difficile a entendre : la parabole du serviteur inutile

« Qui d’entre vous, s’il a un serviteur qui laboure ou garde les bétes, lui dira a son retour des
champs : « Vite, viens te mettre a table » ? Ne lui dira-t-il pas, au contraire : « Prépare-moi de quoi
diner, ceins-toi, pour me servir, jusqu’a ce que jai mangé et bu; aprés quoi, tu mangeras et boiras
a ton tour »? Sait-il gré a ce serviteur d’avoir fait ce qui lui a été prescrit ? Ainsi de vous : lorsque
vous aurez fait tout ce qui vous a été prescrit, dites : « Nous sommes des serviteurs inutiles; nous
avons fait ce que nous devions faire. » Lc 17, 7-10

La pauvreté est le lieu des véritables enrichissements

« Dans la version des Béatitudes de Mathieu, Jésus met en valeur les dispositions humaines ou
spirituelles nécessaires a celui qui veut accueillir le Royaume de Dieu dans sa vie : consentir a sa
pauvreté et a sa fragilité, [...]. Est donc proclamé heureux celui qui accueille le Régne de Dieu en
répondant a la soif de puissance par I'accueil de sa vulnérabilité, [....]. Dans le monde de Dieu, la
vulnérabilité de 'amour 'emporte sur la soif de toute-puissance, et la pauvreté est le lieu des véritables
enrichissements. » Pierre Debergé, Jésus le Christ, Bayard, 2009

Dieu, « pauvre de cceur »

« Ce dieu est « pauvre de cceur » : il n’y a en lui aucun désir de posséder, de controler, de garder la
mainmise. Dés le récit de la création au début de la Genese (1,1-2,3), il est dépeint comme un étre
généreux, qui donne largement puis se met en retrait pour ne pas envahir ou étouffer... » André
Wenin, commentaire des textes liturgiques de la Toussaint, 1% nov. 25, https://www.dominicanen.org

Tout amour véritable est humble.

L’humilité est essentielle parce qu'elle est a la fois le signe et la condition de tout amour
authentique. Aimer, c’est laisser toute prétention d’autosuffisance, toute arrogance, toute
domination, toute possessivité, toute supériorité, se faire petit devant l'autre et I'accueillir dans sa
propre pauvreté et sa faiblesse. Il n'y a d’amour vrai et durable qu’entre deux pauvres de cceur.
Les riches sont toujours en compétition, en concurrence. Seuls les pauvres savent s’aimer et
s’accueillir réciproquement. Dieu s’est fait pauvre parce qu’il est amour.

(Jacques Philippe » Le bonheur ou on ne I'attend pas »- EdB)

Lacher, prise pour apprendre a étre heureux

Lacher prise, c’est renoncer a tout contrdler, a vouloir le bien de I'autre, c’est renoncer a prouver
quoi que ce soit, c’est accepter que l'autre soit 'autre, et que moi-méme, je suis qui je suis, et non
pas qui javais révé d’étre. Lacher prise, c’est faire confiance, c’est signer un chéque en blanc sur
'avenir, sur cette vie et sur ce qui lui fait suite.

Lacher prise, c’est cesser de faire le procés de la vie qui ne nous donne pas ce que nous en
attendions.

En fait, lacher prise, c’est commencer a étre vraiment heureux, car le bonheur, c’est comme un
sillage, il suit fidélement celui qui ne le poursuit pas.

SiI'on s’arréte pour le contempler, pour le saisir, il s’évanouit aussitét.

A partir du moment ot I'on peut lacher prise, otl 'on ne désire plus étre heureux & tout prix, on
découvre que le bonheur, c’est cette capacité de garder les mains ouvertes, plutdét qu’agrippées
sur ce que nous croyons nous étre indispensable. R. Poletti



Il y a sous le ciel, un temps pour chaque chose

Ainsi parlait I’Ecclésiaste...

Il'y a, sous le ciel, un temps pour chaque chose
un temps pour naitre
un temps pour mourir

un temps pour les semailles
un temps pour les récoltes

un temps pour les rires
un temps pour les larmes

un temps pour la guerre
un temps pour la paix

Il'y a sous le ciel, un temps pour chaque chose

un temps,
’homme disperse les pierres,
arrache, lacére, détruit,

arréte, juge, condamne,
Crucifie le corps, déchire le coeur, étouffe I'esprit
temps de la peur, de la violence et de la mort.

Il'y a, sous le ciel, un temps pour chaque chose

un temps,
’lhomme rassembile les pierres,
ajuste, cimente, édifie,
absout, excuse, libére,
délie le corps,
ouvre le coeur,
suscite 'esprit,
temps de la foi, de I'espérance et de 'amour.

Il'y a, sous le ciel, un temps pour chaque chose

Eugéne Royer, texte inspiré par le livre de I'Ecclésiaste, 3,1-8 — Extrait du livret
des « Compagnons de la Lande », les « Paotred Ar Lann »

Je vais t’aider, mon Dieu, a ne pas t’éteindre en moi

Je vais t’aider, mon Dieu, a ne pas t'éteindre en moi, mais je ne puis rien garantir d’avance. Une
chose cependant m’apparait de plus en plus claire : ce n’est pas toi qui peux nous aider, mais
nous qui pouvons t'aider — et ce faisant nous nous aidons nous-mémes. Il m’apparait de plus en
plus clairement a chaque pulsation de mon cceur que tu ne peux pas nous aider, mais que c’est a
nous de t'aider et de défendre jusqu’au bout la demeure qui t'abrite en nous. Et il y a des gens qui
cherchent a protéger leur propre corps, qui pourtant n’est plus que le réceptacle de mille angoisses
et de mille haines. lls disent : “Moi, je ne tomberai pas sous leurs griffes I” lls oublient qu'on n’est
jamais sous les griffes de personne tant qu'on est dans tes bras. Cette conversation avec toi, mon



Dieu, commence a me redonner un peu de calme. J'en aurai beaucoup d’autres avec toi dans un
avenir proche, t‘empéchant ainsi de me fuir. Tu connaitras aussi des moments de disette en moi,
mon Dieu, ou ma confiance ne te nourrira plus aussi richement, mais crois-moi, je continuerai a
ceuvrer pour toi, je te resterai fidéle et ne te chasserai pas de mon enclos.

(Etty Hillesum- 1942- . Une vie bouleversée)

Des notes

« Heureux » est un mot qui traverse toute la Bible. C’est, par exemple, le premier mot du
psautier.

Beatitudo = « Etat de bonheur profond »

Dans la Bible hébraique, il existe plusieurs termes pour exprimer la notion de pauvres ou
de pauvreté. Le terme principal est le terme anaw. Qui peut étre compris par pauvre,
humble, doux (termes que I'on retrouve dans différentes Béatitudes).

le pauvre dans 'ancien testament, c’est la personne qui se trouve dans une situation
humaine, douloureuse de précarité, de souffrance, d’humiliation, mais qui, a cause de cette
situation, ne peut plus compter que sur Dieu.

La tendresse de Dieu pour les pauvres est souvent exprimée, dans Isaie et dans les
psaumes par ex. (Is 41, 14) — (Ps 9, 19)

Le lien entre pauvreté spirituelle, humilité et aussi reconnaissance. L’humilité vraie, , source
de joie, comme l'attitude de Marie : « Le Seigneur fait pour moi des merveilles »(Luc 1, 49)
. Dans la « parabole du serviteur inutile » dans 'Evangile de Luc (Lc 17, 7-10), l'image du
serviteur incarne I'humilité méme.

Des éclairages — des pistes

Il existe une pauvreté négative et qu’il faut combattre (et beaucoup de textes la
condamnent — (voir Jc 5, 1-6). et il existe une « pauvreté » que I'on peut qualifier de
spirituelle dont parle cette premiére Béatitude.

En quoi consiste la pauvreté spirituelle? C’est peut-étre une forme de liberté, la liberté de
tout recevoir gratuitement et de tout donner gratuitement.

Quand Jésus envoie ses apbtres en mission, il leur dit : « Vous avez recu gratuitement,
donnez gratuitement » .Mt 10,8

Etre pauvre dans la relation avec le prochain

Renoncer a toute possession, manipulation, domination, contrainte.

Etre pauvre devant, 'autre signifie aussi s’abaisser par amour, « Le propre de I'amour est
de s’abaisser ». dit Ste Thérése de Lisieux.

Etre pauvres dans la relation avec la vie

Pouvoir accepter les dépouillements matériels, affectifs, spirituels. lls nous font découvrir
'amour et la fidélité de Dieu comme la seule vraie richesse.

Une autre maniére de vivre la pauvreté de coeur dans la relation avec I'existence est de se
contenter de l'instant présent, sans prétendre revenir sur le passé ni programmer I'avenir.
Accepter une certaine pauvreté de l'intelligence pour s’abandonner dans la foi. C’est aussi
une béatitude « Heureux, celui qui croira sans avoir vu ».( Jn 20,29)

Savoir consentir : consentir a ce qui nous arrive. C’est pour certains, I'exercice le plus haut
et le plus fécond de la liberté. ( cf Etty Hillesum)

L’intervention de Dieu pour secourir le « pauvre », se fait parfois attendre. L'épreuve du
silence de Dieu... La pauvreté, c’est aussi accepter de ne pas pouvoir maitriser le temps et
'heure.. Quand Dieu nous parlera-t-il ?

Sources : « Le bonheur ou on ne l'attend pas » Pere Jacques Philippe (c/o EdB)



3éme temps de la rencontre : partage|

Aprés ce temps individuel, partageons nos découvertes. Ce partage peut se faire avec le
groupe du premier temps ou/et en grand groupe.

lUn temps de priére|

Proposition _de chants: ﬂ

- Aimer, c’est tout donner -
Heureux, bienheureux

- Ubi Caritas (Taizé)

- Mon pére, je m’abandonne a toi. (Priere de Charles de Foucauld mise en musique (chant
de la communauté de 'TEmmanuel)

- Trouver dans ma vie ta présence

- Allez dire a tous les hommes.

Proposition de priéres:

Seigneur, délivre notre cceur de tout ce qui I’ encombre,

De toutes nos richesses, et toutes nos suffisances,

De toutes nos vanités et toutes nos complaisances,

De tous nos savoir-faire et de tous nos savoir dire

Qui nous sont si importants et presque indispensables,

De tous nos acquis et toutes nos certitudes, de toutes nos idées et toutes nos habitudes.
Seigneur, libére notre coeur de tous ces encombrements.

Que toutes nos richesses regues de toi, soient dans nos mains, a la disposition de tous.
Alors, nous connaitrons la pauvreté de cceur, celle qui apporte la plus grande des
richesses,

la possession de ton Royaume . Amen

Paul Coutal

Priére de St Francgois d’Assise

« Seigneur, fais de moi un instrument de ta paix,
La ou est la haine, que je mette 'amour.

La ou est I'offense, que je mette le pardon.

La ou est la discorde, que je mette I'union.

La ou est I'erreur, que je mette la vérité.

La ou est le doute, que je mette la foi.

La ou est le désespoir, que je mette I'espérance.
La ou sont les ténébres, que je mette la lumiére.
La ou est la tristesse, que je mette la joie.

O Seigneur, que je ne cherche pas tant a

étre consolé qu’a consoler,

a étre compris qu’a comprendre,

a étre aimé qu’a aimer.

Car c’est en se donnant qu’on regoit,

c’est en s’oubliant qu’on se retrouve,

c’est en pardonnant qu’on est pardonné,

c’est en mourant qu’on ressuscite a I'éternelle vie. »



Luc 1, 46-55

Marie dit alors : « Mon ame exalte le Seigneur,

Exulte mon esprit en Dieu, mon Sauveur !

Il s’est penché sur son humble servante ; désormais tous les ages me diront bienheureuse.
Le Puissant fit pour moi des merveilles ; Saint est son nom !

Sa miséricorde s’étend d’age en age sur ceux qui le craignent.

Déployant la force de son bras, il disperse les superbes.

Il renverse les puissants de leurs trénes, il éléve les humbles.

Il comble de biens les affamés, renvoie les riches les mains vides.

Il reléve Israél son serviteur, il se souvient de son amouir,

de la promesse faite a nos péres, en faveur d’Abraham et sa descendance a jamais. »

La Visitation Fra Angelico

Seigneur,

tu dis « heureux » ceux que le monde ne regarde pas.

Tu appelles « pauvres de coeur » ceux qui savent qu’ils ne peuvent pas tout,
ceux qui acceptent leur fragilité,

ceux qui s’ouvrent pour recevoir.

Etre pauvre de ceeur,

ce n'est pas manquer de joie,

c’est reconnaitre que toute joie vient de toi.
C’est vivre en enfant, confiant,

délivré de 'orgueil et du besoin de tout maitriser.

Seigneur, apprends-nous

a faire de la place en nous,

a déposer ce qui nous encombre :
nos peurs,

nos sécurités fausses,

nos résistances.

Rends-nous disponibles a ton Royaume,
qui vient humblement,

silencieusement,

comme une lumiére dans la nuit.

Anonyme Le Sermon sur la Montagne Fra Angelico



PPour préparer la halte spirituelle : différents commentaires ou homélies|

Explication sur la 1°" béatitude par Pére Joseph GUILBAUD

https://www.eglise-niort.net/Heureux-les-pauvres-de-coeur-Toussaint

"Heureux les pauvres de cceur, car le royaume des Cieux est a eux." (Mt 5, 3). Qu'est-ce que cette
pauvreté évoquée par le Christ parmi les huit béatitudes ? Le pére Philippe Bernard, curé de la
paroisse Saint-Jacques-des-Valleuses a Saint-Léonard (Seine-Maritime) répond a la question pour
Aleteia.

https://fr.aleteia.orq/2024/02/21/heureux-les-pauvres-de-coeur-cette-pauvrete-dont-parle-levangile/

Caréme 2004 : Le cardinal Policarpo, patriarche de Lisbonne, inaugure les conférences de Caréme a
Notre-Dame de Paris données notamment, cette année, par les archevéques de cing capitales
européennes sur le theme du bonheur et des Béatitudes.

https://www.la-croix.com/Religion/Spiritualite/Heureux-les-pauvres-de-coeur- NG -2004-10-05-503804




